
 THONGTHIENHOC.COM  

                     NHỮNG NGUYÊN LÝ CƠ BẢN CỦA THÔNG THIÊN HỌC (C.J) Trang 175 
 

 

CHƯƠNG XV 

CON ĐƯỜNG ĐỆ TỬ 

 

Khi Minh triết Ngàn đời đã khai mở cho kẻ tâm đạo thấy được Cơ Tiến Hóa huy 

hoàng thì có một số người có con tim cháy bỏng luôn khao khát được hiến mình phục 

vụ Thiên cơ ấy. Mọi chuyện trên đời đều mất đi ý nghĩa sau khi ta đã thấy được cái 

Linh ảnh Thiêng liêng ấy và từ nay trở đi người ta không thể làm gì khác hơn là tận 

hiến, không thủ một chút gì đối với cái Lý tưởng phụng sự, Sùng tín hoặc Xả bỏ. 

Những lực thôi thúc cao cả nhất nơi con người là sự biểu lộ trên cõi trần của một sự 

bành trướng tâm thức nơi cõi trời; tầm nhìn về một ý tưởng mang lại hứa hẹn cho 

thành tựu của nó. Đó là vì bên trong con người đều có Thánh đạo, Chân lý và Sự Sống 

bản thể; y chỉ cần được đánh thức tỉnh dậy khỏi sự dãi đãi của mình là thấy được Ánh 

sáng đang cháy bùng trong Linh hồn mình. 

Việc đánh thức linh hồn có nhiều giai đoạn và ảnh hưởng của mọi dạng tu thân mà 

cần phải áp dụng cho mình đều là khiến cho Điểm Linh Quang bên trong y tỏa sáng 

thành một ngọn lửa. Trong lịch sử lâu dài của sự phát triển tâm thức, linh hồn có một 

giai đoạn mà rõ ràng ta có thể nhận ra được y không hăm hở tự tư tự lợi nữa mà cam 

kết hiến mình vị tha. Lúc bấy giờ linh hồn thiện nam tín nữ cho dù y thường phản bội 

lý tưởng của mình, rốt cuộc cũng chẳng bao giờ bỏ lý tưởng mặc dù cái giá phải trả là 

chịu đau khổ và tử vì đạo. 

Chính trong giai đoạn này mà xâm nhập vào sinh hoạt của linh hồn có một Đấng 

sẽ dẫn dắt y phát triển tâm thức tới những đỉnh cao thực chứng hơn nữa. Đây chính là 

“Ngôi Chúa Cha”, một bậc Chơn sư Minh triết, Ngài đã giám sát sự phấn đấu của linh 

hồn, hết kiếp này sang kiếp khác, ngài đích thực là lý tưởng của y; giờ đây ngài đến để 

tạo ra mối liên kết với linh hồn giữa Chơn sư và đệ tử. 

Hình 119 trình bày những giai đoạn trên Con đường Đệ tử dẫn ta tiến lên từ con 

người lý tưởng tới bậc Điểm đạo đồ thuộc Quần tiên hội. Giai đoạn đầu tiên là Đệ tử 

Dự bị, khi Chơn sư Minh triết để cho người tầm đạo “Tập sự”. Điều này được thực 

hiện hoặc là trên cõi trần hoặc là trên cõi Trung giới, nhưng thường diễn ra trên cõi 

Trung giới nhiều hơn. Thừa lệnh của Chơn sư, một đệ tử lão thành dẫn người tầm đạo 

tới trình diện với Chơn sư và Chơn sư chính thức cho ứng viên được Tập sự. Chính 

giai đoạn này mà Chơn sư tạo ra cái gọi là “hình ảnh sống động”; đó là một bản sao 

sống động do ý chí của Chơn sư hình thành đối với thể vía và thể trí của đệ tử. Chơn 

sư giữ hình ảnh sống động này gần kề mình, nó có liên hệ từ điển với đệ tử nhiều đến 

mức nó ghi lại hoàn toàn trung thực tác động của tư tưởng và xúc động của đệ tử khi y 

làm việc trong lúc sinh hoạt. 

 



 

 

 
                                                         Hình 119 

 

Chơn sư thường khảo sát hình ảnh sống động này để nhận xét xem đệ tử thành 

công hay thất bại đến mức nào. Khỏi cần phải nói, khi Ngài khảo sát như thế thì đó 

không chỉ là phán đoán; thông qua hình ảnh sống động ấy Ngài gửi đến cho đệ tử sự 

tẩy trược và thêm sức vừa đúng mức đệ tử tiếp thu được. 

Hành vi nhận đệ tử Nhập môn là đáp ứng theo nhu cầu của đệ tử muốn được gia 

nhập hàng ngũ những người Bảo Vệ Nhân Loại, muốn được có những cơ hội tiến hóa 

nhanh hơn bình thường so với đại chúng trong nhân loại. Sự đáp ứng ấy mang lại một 

sự điều chỉnh biệt nghiệp. Sự  chuyển nghiệp này có mục tiêu: (1) từ từ giải thoát cá 

nhân ra khỏi những loại hình nghiệp báo cản trở y phục vụ hữu hiệu hơn; (2) cung cấp 

cho y cơ hội mở rộng tri thức hơn, nhất là biết được những sự thật ẩn tàng trong thiên 

nhiên; (3) mang lại cho y những cơ hội mới để tự biểu hiện mình qua việc Phụng sự. 

Việc Tập sự cũng tức là chứng minh cho đệ tử bao gồm việc trắc nghiệm y để xem 

y có thể chịu đựng được những cú sốc trong nghiệp quả của mình đến đâu mà vẫn 

không giảm nhuệ khí vị tha mặc dù sự thật là cuộc đời y đâm ra cằn cỗi hơn về những 

thỏa mãn, những niềm vui khiến cho đại đa số mọi người thấy cuộc đời là đáng sống. 

Y cũng được trắc nghiệm để xem trên cương vị là người làm việc, y có thể thích ứng 

đúng mức đến đâu để làm việc cho kế hoạch của Chơn sư. Đó là vì mỗi Chơn sư Minh 

triết đều là trung tâm của một số lớn hoạt động mà Ngài đã đảm đương để xúc tiến 

việc góp phần vào Thiên cơ; vì vậy một người tầm đạo được Tập sự không phải để thu 

hoạch kiến thức từ Chơn sư mà chủ yếu để tự rèn luyện mình học hỏi việc giúp cho 

công trình của Chơn sư. Vì vậy nếu cần đệ tử dự bị phải sẵn sàng thay đổi phương 

pháp làm việc nhằm thích ứng với phương pháp của Chơn sư, y phải sẵn sàng công tác 

với những người học việc khác đồng liêu của mình và xét về mọi mặt, y phải chứng tỏ 

được rằng Lý tưởng làm việc có tầm quan trọng đối với y nhiều hơn việc thỏa mãn cá 

nhân mình là người làm việc. 

Khi một Chơn sư nhận một người cho tập sự thì Ngài thường kỳ vọng là trong 

kiếp ấy sẽ đề bạt y được Điểm đạo. Không được suy ra rằng đệ tử ắt sẽ thành công vì 

Chơn sư đã đáp ứng hoài bão của mình; y có quyền theo nghiệp quả được cung ứng 

cho một cơ hội, nhưng y sử dụng cơ hội ấy như thế nào thì lại tùy thuộc bản thân y. 

Song le, nếu “y chịu thương chịu khó” và biết nghe lời chỉ đạo của những đệ tử lão 

thành thì có nhiều khả năng y sẽ thành công hơn là thất bại. 

Nêu y kiên trì làm việc để có đủ tư cách được Điểm đạo thì Ý chí hướng Thiện 

vốn có sẵn trong thiên nhiên sẽ trợ giúp y được soi sáng và thêm sức. Những phẩm 



 THONGTHIENHOC.COM  

                     NHỮNG NGUYÊN LÝ CƠ BẢN CỦA THÔNG THIÊN HỌC (C.J) Trang 177 
 

chất này được trình bày dưới dạng bảng biểu trong Hình 120; chúng được trích ra từ 

tác phẩm Dưới Chơn Thầy của J. Krishnamurti. Tác giả của pháp bảo vô giá ấy đưa ra 

những lời giải thích và bình luận về những phẩm chất mà Chơn sư dạy cho y khi y 

được chuẩn bị để được Điểm đạo. Kẻ tầm đạo nào muốn mưu tìm Chơn sư thì tốt hơn 

hết nên tiếp thu tập sách nhỏ này, nghiên cứu nó và sống theo nó. 

 

 
Hình 120 

 

Nếu sau bảy năm trắc nghiệm mà thấy đệ tử Tập sự đã tăng trưởng về việc xả thân 

cho con người và cho Thượng Đế, thì bây giờ cuối cùng Chơn sư sẽ nhận cho đệ tử 

được Thực thụ Nhập môn. Cái hình nộm sống sẽ bị xóa bỏ và Chơn sư thực hiện một 

mối liên kết nội giới với người đệ tử thực thụ nhập môn mà cho dẫu tạm thời bị đệ tử 

cắt đứt do thất bại thì trong mọi kiếp đều biểu hiện cảnh việc thu hút y tiến về Chơn 

sư. 

Khi được cho thực thụ nhập môn, đệ tử được ban cho đặc quyền có một trải 

nghiệm thần bí vốn mang lại sự linh hứng lớn nhất cho y khi làm việc. Khi có bất kỳ 

vấn đề nào nổi lên mà đệ tử không thể quyết đoán theo kinh nghiệm của chính mình 

thì y có thể trắc nghiệm sự phán đoán của mình so sánh với sự phán đoán của Chơn sư 

về vấn đề ấy. Điều này được thực hiện bằng cách nhất thời nâng tâm thức của mình lên 

tới mức tiếp xúc rìa mép tâm thức của Chơn sư. Nếu đệ tử có thể tự giải thoát khỏi 

những thành kiến của phàm ngã và biết cách giữ mình không chịu ảnh hưởng những 

cố tật đặc dị trong tính khí, thì một cơ hội có khả năng trắc nghiệm sự phán đoán của 

mình theo tiêu chuẩn của Chơn sư ắt là một trong những đặc quyền lớn nhất trên đời 

này mà đệ tử có thể đạt được. Nó khiến cho y có thể phân biệt điều hữu dụng hơn với 

điều kém hữu dụng, phân biệt điều hữu ích hơn với điều kém hữu ích khi làm việc 

phụng sự loài người nhân danh Sư phụ. 



 

 

Có một số đệ tử học việc đã rút ngắn quy định theo thông lệ - bảy năm giữa kỳ 

Tập sự và lúc được Thực thụ Nhập môn - thành ra một năm hoặc thậm chí còn ngắn 

hơn nữa; nhưng có ít linh hồn hữu phước như vậy vì điều này ngụ ý rằng khi được Tập 

sự đằng sau y đã có một sự tích lũy rất lớn nghiệp quả Phụng sự mang lại cho y sức 

mạnh và những cơ hội mà những người khác chưa có được. Thời khoản của đủ thứ 

giai đoạn được Tập sự học việc vốn tùy thuộc vào sáng kiến và năng lực của đệ tử; nếu 

y có sức mạnh và quyết tâm thì y có thể vượt qua hết chướng ngại này tới chướng ngại 

khác để nhanh chóng “nhập lưu”; hoặc là nếu y bỏ lỡ cơ hội thì y có thể phải mất 

nhiều thập niên sinh hoạt trong một giai đoạn trước khi chuyển sang giai đoạn kế tiếp. 

Mọi đệ tử, không phân biệt bất cứ ai đều được Chơn sư linh hứng, nhưng mỗi người 

đều đồng hóa nó theo năng lực của mình.  

Trong giai đoạn kế tiếp có một mối liên hệ còn khăng khít hơn nữa giữa Chơn sư 

và đệ tử là trở thành “Con của Thầy”. Càng ngày thì những kỳ vọng và mơ ước của đệ 

tử lại càng bắt đầu phản ảnh được sinh hoạt mầu nhiệm của Chơn sư giữa những người 

ngang hàng với Ngài và đệ tử dần dần trở thành một tế bào trong cơ thể sống của Chơn 

sư. Y tăng trưởng trở thành một tia tâm thức của Chơn sư và y đạt tới mức có được 

một chiều sâu minh triết vốn không phải của y mà được Cha đỡ đầu linh hứng (Chơn 

sư) ban cho y. Đệ tử không bao giờ còn bị cô đơn nữa; dù khi phiền não hay khi hoan 

hỉ, khi đang ở trong bóng tối hoặc ở ngoài ánh sáng, đệ tử vẫn được tâm thức của 

Chơn sư che chở cho Tâm thức của mình dẫu thỉnh thoảng đệ tử không biết tới cái sự 

kiện huy hoàng ấy. Giờ đây khi y làm việc cho kế hoạch của Chơn sư, cho dù thế gian 

có hoan nghênh hay đối xử với y như thánh tử vì đạo, y vẫn làm việc, không phải là 

một nghệ nhân đơn độc mà là một người em trẻ tuổi hơn đã kề vai sát cánh với một 

người anh lão luyện hơn và có nhiều chuyên môn hơn.  

 

Những mệnh lệnh của ngài không còn nặng trĩu nữa 

Hơn mức người ta nghĩ như vậy;  

Mặc dù Ngài biệt phái tôi, tôi vẫn không màng, 

Trong khi Ngài ban cho tôi sức mạnh để đi nhận nhiệm vụ. 

Vào lúc nào hoặc đi tới nơi đâu, thì tất cả đều chỉ là một, 

Đó là công trình của Ngài chứ không phải của riêng tôi,  

Tôi sẽ chẳng bao giờ phải ra đi côi cút một mình. 

 

Vào mỗi giai đoạn, từ khi Tập sự cho tới lúc Thực thụ Nhập môn và được Điểm 

đạo, đệ tử luôn luôn được Chơn sư chính thức tiến cử lên Đức Văn Minh Đại Đế 

(Mahā Chohan), Đấng Nắm giữ Sổ sách của Quần tiên hội, tên tuổi và cấp bậc của đệ 

tử được ghi vào Sổ bất diệt của Đức Văn Minh Đại Đế. 

Thường thường trùng hợp với giai đoạn làm Con Chơn sư thì đệ tử được Chơn sư 

tiến cử với Quần tiên hội để được Điểm đạo. Qua việc này Chơn sư xác nhận với Quần 

tiên hội rằng đệ tử đã đủ mức nhờ vào lý tưởng và sinh hoạt của mình đã hóa giải được 

nghiệp tốt và nghiệp xấu, đủ để chia xẻ sinh hoạt huyền bí của Đoàn thể uy nghi và là 

một kênh dẫn cho thần lực của Quần tiên hội đến với thế gian. Ngoài thầy của chính 

mình, ứng viên còn phải được sự bảo trợ của một thành viên thứ hai trong Quần tiên 

hội ở cấp Chơn sư. Trước hết việc tiến cử được thông qua Đức Văn Minh Đại Đế, kế 

đó Ngài bổ nhiệm một trong các Cao đồ đóng vai trò Đạo trưởng Điểm đạo. Dù là ở 



 THONGTHIENHOC.COM  

                     NHỮNG NGUYÊN LÝ CƠ BẢN CỦA THÔNG THIÊN HỌC (C.J) Trang 179 
 

trong Phòng Điểm đạo hoặc ở một nơi khác được qui định thì ứng viên vẫn được chính 

thức Điểm đạo qua một nghi lễ long trọng. Điều xảy ra cho ứng viên quả thật là “sự 

khai tâm” nghĩa là bắt đầu. Đó là việc bắt đầu một giai đoạn tồn tại mới, trong đó 

Phàm ngã càng ngày càng phản ánh Chơn ngã nhiều hơn và  bản thân Chơn ngã bắt 

đầu thu hút quyền năng của Chơn thần 
[1]

  

Hồn Người thật ra là cái bộ phận cao nhất vốn là Chơn thần; nhưng từ lúc đó trở 

đi khi Chơn thần tạo ra thể nguyên nhân từ hồn khóm loài thú vào lúc biệt lập đã tính 

thì “Điểm Linh quang treo lủng lẳng từ  Ngọn lửa bằng một sợi Fohat mảnh mai nhất”. 

Mặc dù có liên kết như thế với Chơn thần nhưng cho đến lúc được Điểm đạo Chơn 

ngã vẫn không có phương tiện nào để giao tiếp với cái khía cạnh cao siêu nhất của 

mình. Nhưng vào lúc Điểm đạo theo sự hiệu triệu của Đạo trưởng, Chơn thần giáng 

nhập thể nguyên nhân để phát nguyện Điểm đạo. Từ lúc đó trở đi, “sợi Fohat mảnh 

mai nhất” trở thành giống như một bó sợi và Chơn ngã thay vì chỉ treo lủng lẳng là 

một “Điểm Linh quang” thì lại trở thành đầu dưới của một cái phễu vươn lên tới tận 

Chơn thần tiếp nhận từ đó xuống sự sống, ánh sáng và sức mạnh. Từ lúc Điểm đạo, 

Điểm đạo đồ có thêm một dũng khí và một sức chịu đựng mà trước đó vốn không thể 

có được; từ nay trở đi Điểm đạo đồ tìm thấy nơi bản thể của mình một Tảng Đá Ngàn 

Đời mà không điều gì có thể làm lung lay được. 

Sau khi được Điểm đạo ứng viên được Chơn sư hoặc một đệ tử lão thành dẫn lên 

cõi Bồ đề để dạy cho cách hoạt động nơi ấy trong thể Bồ đề. Điều này có nghĩa là thể 

nguyên nhân phải được siêu việt. Ở đây và vào lúc này xảy ra một điều trước kia chưa 

từng có. Mỗi đêm khi đệ tử rời bỏ thể xác để hoạt động trên cõi trung giới hoặc cõi trí 

tuệ thì y vẫn bỏ lại thể xác hoặc thể vía - tùy từng trường hợp có thể là một hoặc cả hai 

thề - nằm lại trên giường ngủ, đến khi trở về y sẽ lại khoác lấy chúng. Khi y rời bỏ cõi 

thượng trí để lên cõi Bồ đề thì dĩ nhiên y bỏ lại thể nguyên nhân; nhưng thay vì ở lại 

với thể xác, thể vía và thể hạ trí, thể nguyên nhân này lại biến mất. Khi đệ tử ở trong 

thể Bồ đề nhìn trở lại xuống cõi thượng trí thì y thấy ở đó không còn có thể nguyên 

nhân để biểu diễn mình nữa. Quả thật là khi từ cõi Bồ đề trở về y lại thấy mình ở trong 

một thể nguyên nhân, nhưng đó không phải là cái thể nguyên nhân mà y đã từng ở 

trong đó hàng triệu năm từ lúc biệt lập ngã tính mà là thể nguyên nhân sao chép lại cái 

căn nhà y đã ở suốt bao thời đại trong đó. 

Kinh nghiệm này cho Điểm đạo đồ thấy rằng mình không phải là Chơn ngã mà là 

một điều gì đó còn siêu việt hơn nữa; bây giờ y mới biết một cách trực tiếp rằng cái 

“bản ngã” mà mình đã bám víu vào đó từ lúc biệt lập ngã tính hóa ra không phải là 

Chơn ngã mà chỉ là “cái điều mình đã khổ công tạo ra cho chính mình sử dụng và nhờ 

vào phương tiện của nó mới từ từ tăng trưởng phát triển được trí tuệ để đạt tới sự sống 

vượt ngoài tầm cá tính” (Ánh Sáng Trên Đường Đạo). Cũng vậy, nhờ vào lần đầu tiên 

trải nghiệm trên cõi Bồ đề, Điểm đạo đồ mới biết - chứ không phải chỉ tin do tín 

ngưỡng - tính Đơn nhất của vạn hữu chúng sinh - nghĩa là mọi kiếp sống của con 

người, mọi niềm vui cũng như nỗi phiền não, mọi thất bại cũng như thành công của 

mọi người đều không tách rời khỏi được sự sống của chính mình. Từ đó trở đi tiêu 

chuẩn của Điểm đạo đồ về mọi chuyện đều thay đổi, y đã di dời trọng tâm của mình ra 

                                           
[1] 

Muốn biết thêm thông tin, hãy xem quyển  Chơn sư và Thánh đạo của C. W. Leadbaeter. 

  



 

 

khỏi phàm ngã và những quyền lợi của nó chuyển sang trọng tâm là một đại Ngã, là 

đứa “Con Mồ Côi”vĩ đại tức Nhân loại. 

Khi được Điểm đạo Linh hồn đã “Nhập lưu”. Hình 121 

 

 
Hình 121 

 

Đây là một cụm từ của Phật giáo cổ truyền mô tả sự chuyển tiếp vĩ đại diễn ra 

trong cuộc đời của Điểm đạo đồ. Y đã nhập vào làn sóng triều lớn Ý chí của Thượng 

Đế, vốn quyết định rằng trong Dãy hành tinh Trái đất này, đại đa số loài người sẽ tuân 

phục Thiên cơ, trước thời điểm trắc nghiệm vĩ đại trong Cuộc tuần hoàn thứ năm khi 

những linh hồn tụt hậu phải bị rơi rớt ra khỏi cơ tiến hóa, coi như thất bại trong Dãy 

Hành tinh Trái đất. Họ bị rơi rớt, không phải đời đời, mà chỉ một thời đại, khi bắt đầu 

Dãy hành tinh kế tiếp thì họ sẽ tiến hóa trở lại sau một thời kỳ dài ngưng nghỉ ở mức 

ấy từ khi bị rơi rớt ra khỏi Dãy hành tinh Trái đất. 

Chính cái sự “đày đọa đời đời” này là điều mà Kitô giáo đem ra dọa dẫm kẻ 

chống Chúa. Nhưng đó không phải là sự kết án mà nói cho đúng hơn là một sự dàn 

xếp trong cơ tiến hóa để cho những linh hồn ấy bị rơi rớt, bởi vì chúng không theo kịp 

bạn đồng môn của mình được trang bị tốt hơn về tâm linh. Nó cũng không phải đời 

đời, mà chỉ giống như trong nguyên bản tiếng Hi Lạp của Kinh thánh Tân Ước mang 

tính “kỳ kiếp” nghĩa là trong thời kỳ một kiếp hoặc sự sắp đặt mệnh trời. Nhưng kẻ 

nào đã “nhập lưu” thì “an toàn” tức là đã được “cứu chuộc”, và từ từ hay nhanh chóng 

thì y cũng sẽ “đạt tới Niết bàn”, vốn là mục tiêu toàn bích của loài người theo Thiên cơ 

dành cho Dãy Hành tinh Trái đất. Do đó, Phật giáo gọi Điểm đạo đồ là bậc Tu đà hoàn 

(Sotāpanna) tức “bậc nhập lưu”. 

Nghe đâu thường thường phải trải qua bảy kiếp giữa cuộc Điểm đạo thứ nhất và 

Điểm đạo thứ tư, La hán [vì vậy bậc nhập lưu còn được gọi là thất lai] và tương tự như 

vậy giữa cuộc Điểm đạo La Hán với cuộc Điểm đạo Chơn tiên (Aseka) cần có bảy 

kiếp nữa để thực hiện công trình tẩy trược cần thiết. Mỗi cuộc Điểm đạo nghĩa là sự 

bành trướng tâm thức và cần phải được chuẩn bị bằng việc tu thân và trải nghiệm thoả 

đáng. Nhưng trong khi một Điểm đạo đồ này có thể phải thực hiện công trình tới mức 

giới hạn thời gian cho phép thì một Điểm đạo đồ khác lại có thể rút gọn nó thành một 

thời kỳ ngắn hơn nhiều. Đó là phần lớn vấn đề nghiệp quả tích lũy của cá nhân, nghĩa 

là công trình đã được thực hiện trong những kiếp trước cùng với sự tăng trưởng về đạo 

lực và tẩy trược mà y đã thành tựu được. Nhưng tất cả những vị “nhập lưu” đều sẽ 

“đáo bỉ ngạn” nghĩa là đến bờ bên kia hưởng cực lạc của cõi Niết bàn. 



 THONGTHIENHOC.COM  

                     NHỮNG NGUYÊN LÝ CƠ BẢN CỦA THÔNG THIÊN HỌC (C.J) Trang 181 
 

Những giai đoạn trên Thánh đạo (tiến trình phát triển tâm linh được gọi như vậy) 

được đánh dấu bởi những sự bành trướng tâm thức và việc Quần tiên hội ban cho 

Điểm đạo đồ tri thức mới và quyền năng mới. Trước khi ứng viên có thể chuyển từ 

giai đoạn này sang giai đoạn khác thì Quần tiên hội yêu cầu y phải chứng tỏ mình đã 

thực hiện được công trình nào cho nhân loại, đã thoát khỏi những khiếm khuyết nào 

đặc biệt về đạo đức và trí tuệ, và đã hoạch đắc được những năng lực tâm linh nào. Đặc 

biệt có mười “kiết sử” tức xiềng xích mà ứng viên phải dẹp bỏ từng thứ một trước khi 

có thể cuối cùng đạt tới quả vị Chơn tiên. Sau khi ứng viên đã “nhập lưu” và trước khi 

y có thể được Điểm đạo lần thứ nhì thì ngoài công trình mà y đệ nạp, y còn phải chứng 

tỏ rằng mình đã giải thoát khỏi ba kiết sự đầu tiên mà theo thuật ngữ Phật giáo đó là 

(1) Sakkāyaditthi, (2) Vichikichchhā và (3) Sīlabbataparāmāsa. Kiết sử đầu tiên 

Sakkāyaditthi nghĩa là “si mê về cá tính hoặc biệt Ngã của mình”, (chấp ngã). Nhiều 

người nghĩ rằng thể xác là Bản ngã của mình và y đồng nhất mình với những tham dục 

và thèm khát của nó, với việc nó khỏe mạnh hay ốm yếu, với việc nó trường tồn trong 

khi còn sống hoặc với việc nó chết đi. Người tiến hóa cao hơn lại đồng nhất Bản ngã 

với “tính khí” của mình, với những điều mình rao giảng một cách tin tưởng, với những 

ý kiến của mình về tôn giáo và thẩm mỹ, với những sự đồng cảm và phản cảm của 

mình. Chỉ rất ít người - vốn có khả năng vô dục và biết phân tích mới bắt đầu ngộ ra 

được hầu hết những ý kiến và xúc động của mình mà người ta cứ ngỡ rằng đó chính là 

mình, thực ra chỉ là một lớp áo mà mình mặc vào, lớp áo này cũng chẳng do chính 

mình tạo ra hay được tạo ra cho mình nhiều hơn mức giới tính, chủng tộc, giai cấp 

hoặc tầng lớp xã hội và tôn giáo mà mình được xác định theo đó, và ngoại trừ những 

nhà duy tâm cực đoan thì mọi người đều theo bản năng phân biệt giữa phàm ngã của 

mình với nhân loại mà mình là một đơn vị trong ấy. 

Muốn xóa bỏ Kiết sử Ngã chấp thì phải biết Chơn ngã là gì - đó là Tâm của vạn 

hữu và những gì nó thu hoạch được và tốt cho mình thì cũng chỉ là do những lợi ích và 

tốt cho Tổng thể. Khi thể nguyên nhân đã biến mất, trải nghiệm trên cõi Bồ đề sẽ chỉ 

đường cho Điểm đạo đồ dùng thực nghiệm và trải nghiệm để phát hiện đâu mới chính 

thật là Chơn ngã của mình, nó chẳng đóng vai trò gì trong những lực lượng hạn chế 

bao gồm “chủng tộc, tín ngưỡng, giới tính, giai cấp hoặc màu da”. 

Kiết sử thứ  nhì Vichikichchhā  có nghĩa là gì “Nghi ngờ”. Đây là việc nghi ngờ 

“Thiên cơ vốn là Cơ tiến hóa”, nhất là nghi ngờ cái bộ phận liên quan tới sự tăng 

trưởng cá nhân qua tiến trình Luân hồi theo Luật Nhân quả. Có nhiều mức nghi ngờ, từ 

mức thẳng thừng không tin tưởng tới mức khi chấp nhận sự thật ấy là một “giả thuyết 

để kiểm chứng”. Trong cách ứng xử thực tiễn thì những người cao thượng nhất đã 

từng sinh hoạt như những thiện nam tín nữ coi bản chất của kiếp sinh tồn chỉ là những 

giả thuyết để kiểm chứng. Lý tưởng cao siêu dựa trên những giả thuyết để kiểm chứng 

sẽ đưa người ta qua cánh cửa Điểm đạo; nhưng sẽ tới lúc mà ít ra một số giả thuyết để 

kiểm chứng ấy phải trở thành những sự kiện sống động trong thâm tâm của mình, 

những sự kiện mà mình biết là đúng bởi vì do quan sát ngoại giới cũng như do thực 

chứng trong nội tâm, người ta thấy đó là một bộ phận đời đời trong cá tính của mình. 

Việc nghi ngờ những định luật căn bản chi phối sự tiến hóa của loài người phải bị dẹp 

bỏ triệt để trước khi linh hồn có thể chuyển sang giai đoạn thứ nhì.  

Kiết sử  thứ ba, Sīlabbataparāmāsa,  có nghĩa là “tin vào những nghi thức và 

nghi lễ”. Ở Palestine chính Chúa Kitô đã nêu rõ “ngày sa bát được tạo ra để phục vụ 



 

 

con người chứ không phải con người nô lệ cho ngày sa bát; vì vậy Con người cũng là 

đấng Chúa tể của ngày sa bát”. Đức Phật cũng tuyên cáo sự thật vĩ đại ấy khi Ngài cho 

rằng tin tưởng vào những lời cầu nguyện và khấn nguyện, tin vào những nghi thức và 

nghi lễ chỉ là mê tín dị đoan mà người minh triết nên dứt bỏ. Khỉ được kiến tạo theo 

đúng khoa học, nghi thức và nghi lễ cũng giống như bất kỳ cơ phận nào khác trong 

guồng máy khoa học; đó là những kho chứa năng lượng hoặc truyền dẫn lực. Nhưng 

chúng phải phục vụ cho ý chí của con người chứ không phải làm chủ kiểm soát cách 

ứng xử của con người. Đây là thái độ đúng đắn đối với nghi thức và nghi lễ. 

Chúng không cần thiết, cũng chẳng phải không có không được để có thể ứng xử 

minh triết hoặc hợp tác với Đấng Thiêng Liêng; chúng hữu dụng, nhất là đối với 

những linh hồn thuộc một số tính khi nào đấy, giúp cho họ điều chỉnh ý chí của mình 

tuân theo Ý Chí Duy Nhất. Nhưng cũng có thể làm được việc ấy bằng sự tha thiết phấn 

đấu và hoài bão đạo tâm, mỗi người tự làm cho mình chứ không cần nghi thức và nghi 

lễ, không cần có sự giúp đỡ của các tu sĩ, chư Thiên hoặc Thiên thần. Lời khuyến cáo 

và chỉ đạo của người khác hoặc Siêu nhân của những cư dân cõi trần hoặc cõi trời chỉ 

hữu ích giúp cho người hướng thượng chứ không hướng hạ, tiến tu chứ không thoái 

hóa; thế nhưng những phương tiện trợ giúp này không thể bước trên Thánh đạo thay 

cho y, cũng không thể đưa y tới sự Cứu chuộc. Con người phải tự “cứu” chính mình. 

Biết rốt ráo rằng Thánh đạo, Chân lý và Sự Sống bản thể vốn ở bên trong tự ngã của 

mình chứ không ở bên ngoài, đó chính là dẹp bỏ một lần cho dứt khoát cái Kiết sử Mê 

tín dị đoan ấy. 

Khi Chơn sư thấy rằng đệ tử đã vượt qua được ba Kiết sử đầu tiên và đáng tín 

nhiệm khi hoàn thành công trình cần thiết thì một lần nữa Ngài lại tiến cử đệ tử để 

được Điểm đạo. Cũng giống như trước kia, trong một nghi lễ cũng long trọng như vậy, 

bậc Đạo trưởng mở ra những năng lực mới cho tâm thức của ứng viên và phó thác cho 

y những điều bí mật và quyền năng vốn thuộc về trình độ Điểm đạo mới này. Điểm 

đạo đồ cấp hai được gọi là Tư đà hàm (Sakadāgāmin), “đấng nhất lại” bởi vì y chỉ bắt 

buộc sinh ra trên cõi trần một lần nữa thôi; vào cuối kiếp sắp tới, nếu muốn thì có thể 

hoàn tất những giai đoạn còn lại trên Thánh đạo mà không cần luân hồi trên cõi trần 

nữa. 

Khi y chuyển sang cuộc Điểm đạo kế tiếp thì những năng lực mới phải được triển 

khai và một công trình còn vĩ đại hơn nữa đã phải được thành tựu. Giữa cuộc Điểm 

đạo thứ nhì và cuộc Điểm đạo thứ ba không cần phải dứt bỏ kiết sử nào khác; nhưng 

thượng trí phải biến thành một tấm gương phản chiếu minh triết của Trực giác; người 

ta phải rèn luyện cho thượng trí quan niệm và xiển dương được những sự thật mà hạ trí 

không phát hiện được trừ phi hạ trí đã được cấy ghép một quan năng lớn hơn chính nó. 

Khi thượng trí đã trở thành công cụ của Trực giác và khi công đức của đệ tử đã 

viên mãn thì y được Chơn sư tiến cử để Điểm đao lần thứ ba. Lúc bấy giờ ngài trở 

thành bậc A na hàm (Anāgāmin) “đấng bất lai”; đó là vì nếu ngài không muốn thì ngài 

không còn bắt buộc phải sinh ra trong một thể xác nữa để có thể đạt tới mục tiêu tối 

hậu. Ngài có thể hoàn thành công trình trong các cõi vô hình và nếu quyết tâm, Điểm 

đạo đồ có thể tiến tu từ cõi vô hình lên tới cuộc Điểm đạo thứ tư và thứ năm. 

Giữa cuộc Điểm đạo thứ ba và Điểm đạo thứ tư có hai kiết sử cần phải dứt bỏ: 

Kāmarāga tức là ham muốn ngũ dục và Patigha tức là sân hận. Dĩ nhiên từ lâu rồi 

trước lúc này, Điểm đạo đồ đã loại bỏ những dạng thô thiển của việc ham theo ngũ dục 



 THONGTHIENHOC.COM  

                     NHỮNG NGUYÊN LÝ CƠ BẢN CỦA THÔNG THIÊN HỌC (C.J) Trang 183 
 

và sân hận; nhưng có những dạng tinh vi thuộc hai kiết sử này vốn ràng buộc người 

tầm đạo cũng chắc chắn không kém những dạng thô thiển khiến cho kẻ phàm phu bị 

nô lệ theo chúng. Ngoài việc thoát khỏi những kiết sử này và lập công bồi đức, ứng 

viên phải chứng tỏ rằng mình còn phải làm chủ được một số cõi vô hình và khi cần 

thiết ý thức trong óc phàm có thể ghi nhận được trung thực sinh hoạt trên các cõi cao. 

Vào cuộc Điểm đạo thứ tư ngài trở thành bậc La hán tức “đại đức”. 

Trong mọi giai đoạn nêu trên - Tu đà hoàn, Tư đà hàm, A na hàm và A la hán - 

Điểm đạo đồ là bậc hữu học (sekha), là “học trò” được một Chơn sư Minh triết giáo 

huấn và giám sát. Giai đoạn kế tiếp là trở thành Asekha, bậc “vô học, vô sư, không còn 

học nữa“, mà trở thành Chơn sư (Chơn tiên) 
[2]

 

Ngài đã là một Chơn sư Minh triết nghĩa là ngài có nơi bản thân mọi năng lực và 

quyền năng cần thiết để biết được tất cả điều liên quan tới cơ tiến hóa - quá khứ, hiện 

tại và tương lai - của Dãy hành tinh mà ngài thuộc về. Nhưng trước khi đạt tới giai 

đoạn này thì ngài phải dẹp bỏ năm Kiết sử nữa vốn là những xiềng xích khó dẹp nhất. 

 

Xem này! giống như những kẻ thù khốc liệt bị một chiến sĩ nào đấy giết 

chết,  

Mười tội lỗi mà những Giai đoạn này trầm luân trong đó, 

Yêu thích Bản ngã, Tin tưởng Sai lầm và Nghi ngờ là ba tội lỗi, 

Còn hai tội lỗi nữa là Thù ghét và Tham dục. 

Người nào đã chinh phục được năm tội lỗi này, 

Thì đã bước đi được ba Giai đoạn trong số bốn Giai đoạn; thế nhưng vẫn 

còn, 

Việc Ưa thích sống trên cõi Trần, Ham muốn sống trên cõi Trời,  

Tự Ca ngợi, Lầm lạc và Ngã mạn 
[3]

 

 

Năm Kiết sử mà bậc La hán phải dứt bỏ trước khi ngài có thể được Điểm đạo lần 

thứ năm để trở thành bậc Vô sư đó là (1) Rūparāga “ham sống trong cõi sắc giới”, (2) 

Arūparāga, tức “ham sống trong cõi vô sắc giới”, (3) Māno tức “ngã mạn”, (4) 

Uddhachchha, “tức phật ý phật lòng” (5) Avijjā tức “vô minh”. Đâu là ý nghĩa chân 

thực của những thuật ngữ này thì thật khó mà biết được; nhưng kẻ chưa Nhập lưu thì 

chẳng cần biết tới năm kiết sử này. Chỉ cần biết rằng trước khi được Điểm đạo lần thứ 

năm thì con người phải có được những thuộc tính của Siêu nhân; ngài ắt phải trở thành 

đấng Kitô, đấng đã được “Xức dầu”, đấng đã vươn lên tới trình độ viên mãn Ki tô tính 
[4]

    

Đây là ngày hội lớn mà Chơn thần xuất đầu lộ diện để đạt “cái vương miện” 

không phải cho bản thân mình mà cho mọi tạo vật, chúng sinh ở trình độ nhân loại, 

                                           
[2] 

Năm giai đoạn này trên Thánh đạo có lẽ tương ứng với 5 giai đoạn trong Ấn giáo được gọi 

là 1- Kutīchaka, 2- Bahūdaka, 3- Hamsa, 4- Paramahamsa, 5- Atīla. Trong những ngày lễ của 

Giáo hội Ki tô, năm cuộc Điểm đạo được tượng trưng qua cuộc đời của đấng Ki tô dưới dạng 

5 ngày lễ lớn kỷ niệm (1) sự Giáng sinh Vô nhiễm, (2) sự Rửa tội, (3) sự Biến dung, (4) sự 

Đóng đinh trên Thập tự giá và Phục Sinh , (5) sự Thăng thiên và Hiện xuống của Chúa Thánh 

Thần (Xem Khía cạnh ẩn tàng của các ngày lễ Kitô giáo của C. W. Leadbeater).  
[3] 

Ánh đạo phương Đông quyển VIII.  
[4] 

Thư của Thánh Phao lô gửi tín hữu Ephesia, IV, 3.   



 

 

dưới nhân loại và siêu nhân loại. Trọn cả thiên nhiên vui mừng vì thành tựu của ngài; 

do có một đấng Cứu nhân Độ thế nữa đã gia nhập hàng ngũ của những Đấng tuyệt đối, 

mình vì mọi người giống y như Đức THƯỢNG ĐẾ đã xả thân vậy. Nghe đâu khi một 

thành viên trong nhân loại chúng ta đạt tới mức Toàn bích, “thì trọn cả Thiên nhiên 

rộn ràng với niềm vui và sự kính cẩn bất tận. Ngôi sao bạc giờ đây sáng lấp lánh mang 

tin vui tới tận cho những đóa hoa chỉ nở về đêm; dòng suối nhỏ rộn ràng rỉ ra những 

chuyện vui mang tới cho những viên đá sỏi, những cơn gió hiu hiu mang theo hương 

thơm tỏa ngát bài ca tới tận những thung lũng và những cây thông uy nghi thỏ thẻ lời 

huyền bí: “Một bậc Thầy đã xuất hiện, đó là MỘT BẬC THẦY CHÁNH ĐẠO”. 
[5] 

 

*    *    *    *    *    *    *    *    *    * 

 

Hỡi đệ tử, nên biết rằng những người nào đã vượt qua sự im lặng, đã cảm thấy 

sự yên bình của nó, và đã giữ lại được sức mạnh của nó thì những vị ấy cũng mong 

ước rằng con cũng sẽ vượt qua sự im lặng ấy . . . Con hãy giúp sức cho một ít bàn tay 

mạnh mẽ đang ghì lại những thế lực đen tối không cho chúng toàn thắng. Thế rồi con 

hãy tham gia vào niềm vui, quả thật mang lại sự lao động vất vả nhọc nhằn khủng 

khiếp nỗi buồn thấm thía nhưng nó cũng mang lại một sự hoan hỉ lớn lao càng ngày 

càng gia tăng 
[6]

     

 

Đây là lời của một Chơn sư Minh triết ban cho những kẻ mưu cầu việc phụng sự 

Thượng Đế hoặc Con người hoặc Lý tưởng. Mỗi thiện nam tín nữ có những bản năng 

cao thượng và bầu nhiệt huyết thanh trong đều được trông mong có một cuộc sống 

hoan hỉ mà chỉ những ai đã trở thành Đệ tử thì mới biết được. Đó là niềm vui không 

xuất phát từ sự thoải mái và việc thỏa mãn những ước mơ, mà xuất phát từ việc không 

ngừng lao động vất vả vì chính nghĩa cao cả nhất mà óc tưởng tượng của con người có 

thể quan niệm được. Trông lên thì thấy Thượng Đế và biết rằng mình có thể trở thành 

ngôn sứ của Ngài; trông xuống thì lại thấy sự vô minh và khốn khổ của loài người để 

biết rằng mình đang nắm trong tay quyền năng xoa dịu cả hai thứ ấy cho loài người; 

nhìn ra xung quanh thì thấy thiên nhiên và biết rằng mình có thể trở thành bậc tiên tri 

biết trước được sự vận hành của ngũ hành; nhìn vào trong nội tâm thì biết rằng ở đó có 

một Ánh sáng dẫn dắt con người đi từ bóng tối chết chóc tới  một ngày mới mẻ - chính 

những điều này đã gợi linh hứng cho những bậc đã xé toạc được bức màn tự tư tự lợi 

đang vây bũa họ để thấy được điều gì đó về Ánh sáng Ẩn tàng và Công đức Ẩn tàng. 

Chính các bậc Thánh triết của Ấn Độ khi đã chứng kiến được Linh ảnh Thiêng liêng 

ấy đều quả quyết rằng “tuyệt nhiên không có Thánh đạo nào để bước trên đó”. Đối với 

những bậc đã chứng kiến điều mà Thượng Đế thực hiện, rồi từ đó biết được Thượng 

Đế nghĩa là gì, thì quả thật “tuyệt nhiên không có một Thánh đạo nào khác để đi trên 

đó”. 

Thánh đạo đầy dẫy những nhọc nhằn, xả bỏ mọi hi vọng, mọi ước mơ, mọi sự 

mỏi mệt; thế nhưng dù ngày hay đêm khi bước trên Thánh đạo ấy người ta đều thấm 

nhuần một bầu nhiệt huyết sâu sắc gợi linh hứng về những hi vọng mới và ước mơ 

mới, tràn đầy niềm vui của tri thức và sự điêu luyện. Trong một tác phẩm về những 

                                           
[5] 

Tiếng Nói Vô Thinh, của H. P. Blavatsky.  
[6] 

 Ánh Sáng Trên Đưởng Đạo. 



 THONGTHIENHOC.COM  

                     NHỮNG NGUYÊN LÝ CƠ BẢN CỦA THÔNG THIÊN HỌC (C.J) Trang 185 
 

châm ngôn huyền bí có phát biểu rằng: “Khi người ta Nhập lưu bước vào Thánh đạo 

thì y đã đặt hết tâm hồn mình trên cây thánh giá; khi cây thánh giá và tâm hồn y đã 

hiệp nhất thì lúc bấy giờ y đã đạt tới mục tiêu”. Mục tiêu ấy chính là sự Biến dung. 

Thượng Đế hiệu triệu chúng ta đến mức Biến dung để đi tới bất cứ nơi đâu mà Ngài 

hiệu triệu ngõ hầu phát hiện được điều chưa từng bao giờ được khai thị. 

 

Nhập vào Thánh đạo, thì không còn nỗi phiền não nào như là thù ghét! 

Không còn nỗi đau khổ nào như là đam mê, không còn sự lừa gạt nào giống 

như giác quan! 

Nhập lưu Thánh đạo thì bước chân người ta đã đi xa rồi 

Bước xuống một nơi gây cho ta sỉ nhục, xúc phạm tới những gì thân thương 

Nhập lưu Thánh đạo mới có được những dòng suối nguồn chữa trị tuôn ra 

Giải khát được mọi nỗi khát khao, vì những đóa hoa bất tử mới nở rộ 

        Làm thảm lót cho trọn cả con đường hoan hỉ, ở đó giờ giấc ken đặc nhanh nhất 

mà cũng dịu dàng nhất. 
[7]

   

                                           
[7] 

Ánh Đạo Phương Đông. 

 

  


